
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0

CUADERNOS PARA LA INVESTIGACIÓN DE LA LITERATURA HISPÁNICA
Núm. 51, 2025, págs. 191-219, ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X

PRIMEROS ATISBOS DE MODERNIDAD 
NARRATIVA EN LA NOVELA BIZANTINA 

DE LOPE DE VEGA

First Glimpses of Narrative Modernity in Lope 
de Vega’s Byzantine Novel

María Fernández Rodríguez

Instituto Politécnico de Bragança
ferrodmary@gmail.com

ORCID: 0000-0002-9865-8200
Recibido: 01-05-2025
Aceptado: 03-06-2025 

DOI: 10.51743/cilh.vi51.609

Resumen

Aunque Cervantes es el padre indudable 
del relato moderno, otros autores de su 
época mostraron ensayos parecidos en su 
prosa. Un ejemplo es un breve capítulo 
inicial de El peregrino en su patria (1604) de 
Lope de Vega, que, pese a seguir el molde 
bizantino, introduce elementos moder-
nos como la evolución psicológica o la 
atención a la realidad histórico-social in-
mediata de autor y lectores, demostrando 
así que los fenómenos literarios y cultu-
rales no nacen aislados.

Palabras Clave: Narrativa moderna; 
novela bizantina; relato de cautivos; Lope 
de Vega; El peregrino en su patria.

Abstract

Although Cervantes is undoubtedly the 
father of the modern narrative, other au-
thors of his time also made similar ap-
proaches in their works. One example is 
a brief chapter of El peregrino en su patria 
(1604) by Lope de Vega, which, despite 
adhering to the Byzantine model, intro-
duces modern elements such as psycho-
logical development and attention to the 
immediate historical and social reality, 
thus demonstrating that literary and cul-
tural phenomena do not arise in isola-
tion.

Key Words: Modern narrative; Byzan-
tine Romance; Captivity Narrative; Lope 
de Vega; El peregrino en su patria.

la novela bizantina de Lope de Vega

mailto:ferrodmary@gmail.com


192	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

Introducción

El Siglo de Oro, conforme al nombre que se le ha otorgado, nos ha 
provisto (y sigue proveyéndonos) de incontables obras literarias de ex-
celente jaez, adscritas a múltiples géneros y convenciones de gran va-
riedad y complejidad. Poesía, narrativa, drama e incluso ensayo –aun 
salvando las distancias con los rasgos del ensayo contemporáneo–, en 
sus formas áureas, fueron cultivados por los autores más ilustres del 
periodo. Incluso, como el caso que aquí nos atañe –el Fénix de los in-
genios, Lope de Vega–, aquellos escritores no se contentaron con verter 
su talento en uno solo de los géneros, sino que practicaron todos con 
la misma diligencia y rigor.

En este estudio, nos centraremos en la producción narrativa de Lope 
de Vega, quizá el género menos trabajado por parte del autor, si bien no 
por ello menos lustroso. El Fénix es autor de varias obras narrativas, en 
las cuales aprovechó a practicar también diversos subgéneros en boga: 
el pastoril con su Arcadia (1598) y el bizantino con El peregrino en su 
patria (1604), sin dejar de mencionar la heterogénea mixtura genérica 
de la Dorotea (1632).

No obstante, lo que aquí nos interesa no es explorar las diversas con-
venciones narrativas de estos géneros, sino encontrar una posible ano-
malía dentro de uno de los relatos internos de, concretamente, El pere-
grino en su patria: la desdichada historia de Doricleo, corsario barcelonés, 
y Florinda, su amada perdida. En este inserto, que sirve de marco intro-
ductorio para los muchos trabajos que, conforme a la modalidad bizan-
tina, los protagonistas de El peregrino en su patria –Pánfilo y Nise– debe-
rán acometer para llevar a buen puerto su amor incondicional, podemos 
entrever una serie de intereses del autor que le conducen no tanto a 
acogerse a un tipo de narrativa tan marcada y de índole tan idealista 1 

1  Uso este término en oposición a realista; es decir, aquellas ficciones en las que se 
produce una estilización de la realidad, y que carecen de intención crítica o analítica de 
esta. Unas historias, en fin, hechas para la evasión.



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 193

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

como es el molde bizantino [Camamis, 1977], sino, más bien, a prac-
ticar un intento de narrativa moderna más cercana a lo que, tan solo un 
año después, haría Miguel de Cervantes con El ingenioso hidalgo don 
Quijote de La-Mancha (1605). El relato de Doricleo y Florinda, trágico 
en todos sus aspectos, puede traer reminiscencias de unos intereses 
modernos en lo que respecta al tratamiento de los personajes, a su evo-
lución psicológica y a la atención a los problemas humanos contempo-
ráneos del autor, pero que se hacen universales en una lectura más 
trascendente.

Así pues, ¿se adelantó Lope a su colega y rival, el Príncipe de los in-
genios, a la hora de ofrecer al público unos indicios de una nueva na-
rrativa? Obviamente, no. Pero sí cabría pensar que aquello que hoy 
denominamos «narrativa/novela moderna», que vino de la mano, in-
discutiblemente, de Cervantes [Szondi, 1974], tuvo unos ensayos an-
teriores al Quijote. Lope de Vega, también conocedor de la tradición 
literaria española, pudo acceder, al igual que Cervantes, a una compo-
sición paulatina e innegable de intereses narrativos –ya presentes, como 
es bien sabido, en el Lazarillo de Tormes (1554), Tirante el Blanco (Tirant 
lo Blanch, 1460-1464) y en la obra dramática La Celestina (ca. 1502)– que 
colocaron al ser humano en el centro del producto literario, al margen 
de la abundante peripecia y las convenciones estéticas del modelo bi-
zantino. Esta es la idea que exploraremos en las siguientes páginas. 
Ahora bien, antes precisaremos de contextualización y matizaciones.

España, máximo exponente de la guerra santa

La novela bizantina aurisecular se trata de un género muy prolífico en 
aquellas centurias, así como una modalidad narrativa muy bien acepta-
da por el público por la cantidad de peripecia y de aventuras que inclu-
ye; sobre todo, en contexto marítimo. Propongo ahora, para ubicar 
correctamente el inserto de Doricleo de El peregrino en su patria en su 



194	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

contexto histórico correcto, realizar un breve viaje por las circunstan-
cias que todo lector español de los siglos xvi y xvii conocía, aunque 
solamente fuera por acceso al imaginario popular.

Así, cabe matizar que, aunque hoy en día el mar Mediterráneo pueda 
evocar en el primer mundo un atractivo destino turístico y un recogido 
paraíso interior, caracterizado por sus claras y calmas aguas y sus solea-
das ciudades costeras, lo cierto es que el Mare Nostrum alberga tam-
bién muchas caras oscuras y, en el caso concreto de los Siglos de Oro, 
llegó a constituirse como un auténtico infierno para los habitantes de 
ambas riberas, la europea y la africano-asiática, debido a la frenética 
actividad pirática que sufrió de parte de uno y otro bando. Estos ma-
leantes, llamados convencionalmente corsarios según la terminología de 
la época, infestaron las aguas mediterráneas durante muchas décadas, 
llegando a su apogeo entre los siglos xvi –cuyo mayor exponente fue el 
temido Barbarroja, seguido de nombres no menos aterradores como 
Dragut o Arnaut Mamí; este último, captor de Cervantes en su viaje de 
vuelta de Lepanto– y xviii [Friedman, 1983].

La específica denominación de corsarios para estos estrategas marine-
ros, saqueadores y raptores se debe a que tanto en un bando como en 
otro contaban, en general, con una patente de corso más o menos váli-
da, que les permitía atacar con relativa legitimidad a los enemigos de 
sus respectivas patrias y credos 2. No obstante, la línea que separa la 
distinción entre corsario y pirata se antoja muy delgada en este contex-
to: «En fin, corsarios o piratas, pues en la práctica lo mismo da, fueran 
musulmanes o cristianos, actuando en nombre de Cristo o Mahoma o 

2  El vocablo pirata (del griego πειρατής) no se generalizaría en lengua española hasta 
mucho después, una vez que las propias circunstancias históricas cambiasen y los la-
drones del mar ya navegasen bajo bandera negra, y no bajo la de los reinos a los que 
servían. Una breve búsqueda en el CORDE nos aclara que el término corsario goza de 
194 casos en 34 documentos entre los años 1500-1650 (tanto en literatura narrativa y 
lírica como en textos cronistas e historiográficos, e incluso zoológicos); es más, su va-
riante cosario revela 463 casos en 113 documentos. Por su parte, pirata solo cuenta con 
90 casos en 48 documentos en el mismo periodo de tiempo.



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 195

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

del Estado que fuera con sus correspondientes patentes de corso en 
regla, estaban todos cortados por el mismo patrón», pues «sus intereses 
eran con frecuencia coincidentes: hacer buenas presas y obtener abun-
dantes beneficios aniquilando a los contrarios» [Temprano, 1989: 19].

Y es que esta supuesta guerra santa, que ya desde la Baja Edad Media se 
venía librando entre todas las potencias mediterráneas [Braudel, 1976], 
podría entenderse como uno de los muchos pretextos de expansión te-
rritorial de los estados tanto cristianos como islámicos, de una u otra 
orilla del mar; un pulso entre diversas potencias territoriales y políticas 
para dominar el Mediterráneo y toda su riqueza. La religión y, por tanto, 
la cultura, se convierte en una seña de identidad, que homogeneiza a un 
bando y a otro, y que da sentido a causas militares y bélicas si es preciso.

Durante el siglo xvi y parte del xvii, coincidiendo con el auge del 
imperio y la expansión transatlántica, España se alzaría con el título de 
defensora de la fe cristiana y adalid del catolicismo; adhesivo para man-
tener cohesionados todos los territorios bajo el reinado de los Reyes 
Católicos, primero; de la casa de los Austrias, después. Citando a Sola, 
España «encontraba en el enfrentamiento Cristianismo/Islam una de 
sus razones de ser», por lo que el «espíritu de cruzada y de la guerra 
santa» se constituyó como «uno de los pilares de su régimen político» 
[1988: 48]. Otro tanto haría su correspondiente islámico, ya desde el 
periodo bajomedieval, y sobre todo desde la expansión del imperio 
otomano organizada desde Estambul, una vez que la ciudad dejó de ser 
Constantinopla. Tan solo el imperio turco pudo hacerle sombra al gi-
gante español en el Mediterráneo; especialmente, desde que el corsario 
Jeredín Barbarroja le entregó a Selim I la república de Argel en 1517.

Así pues, de entre todas las potencias europeas, España sería la que se 
hizo con el papel más representativo como miles dei en la guerra santa 
del Mediterráneo de estos siglos. Las causas obedecen a diversos moti-
vos; el más evidente, es la creación de una identidad conjunta que el 
gran imperio donde no se ponía el sol debía emplear como agente 
aglutinador de todos los territorios controlados a lo largo y ancho del 



196	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

globo. De esta manera, la expansión territorial y política quedaba ple-
namente justificada y legitimada bajo la enseña de la cruz, así como la 
aguerrida defensa de las posesiones ultramarinas frente a los intentos 
de conquista de otras potencias rivales. «La distinción de España como 
defensora de la fe, en ocasiones cebada con fanatismo, llevará a la crea-
ción de un ambiente cargadamente hostil entre cristianos y musulma-
nes» [Fernández Rodríguez, 2021], y todo ataque pirático contra la 
corona se vio como una gustosa venganza [Lane-Poole, 2011] de mo-
tivo religioso –fuera este verdaderamente devoto, o una mera excusa 
para alcanzar lucro y beneficio material–.

Ser habitante civil del Mare Nostrum en aquel tiempo debió de alcan-
zar un cariz de pesadilla, pues, según cuentan las crónicas (si bien no 
podemos obviar la gran literaturización que las afecta), todos los días 
podía acontecer una invasión pirática de uno u otro bando, y los capita-
nes, cristianos o musulmanes, mandarían raptar a cientos de rehenes 
que tomarán el nombre de cautivos; vocablo muy asociado a este periodo 
y, también, a su literatura. Así, día tras días las costas españolas eran asal-
tadas por corsarios que, en rápidas incursiones, destruían todo a su paso 
y cargaban sus naves con el más preciado botín: carga humana [Barrio 
Gozalo, 2003]. Cientos y cientos de individuos, de sexos y edades dife-
rentes, eran transportados con grilletes a las costas de Berbería, para es-
perar su redención y rescate mientras eran explotados como esclavos.

Ante el terror vivido, y a la luz de la patente impotencia de la monarquía 
de poder frenar todas estas ofensas, otro problema golpeó la estructura 
político-social española: la apostasía. Una derrota también económica, lo-
gística y moral para la cruzada hispánica, pues suponía la pérdida de adhe-
sión a la causa de cientos de personas que prefirieron renegar del cristia-
nismo y abrazar el islam para escapar de la esclavitud [Bunes Ibarra, 1993]. 
Abjurar de la religión original y comenzar a practicar el mahometismo 
suponía la liberación inmediata de la condición de esclavo, por lo que no 
es de extrañar que innúmeros cautivos optaran por la conversión, aunque 
eso supusiera, a su vez, traicionar a su patria y colaborar con la nueva.



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 197

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

Y, obviamente, esta realidad tan compleja acabó penetrando en la li-
teratura.

El relato de cautivos. Corso y cautiverio en la literatura

Ante la constante agresión que España sufría en este contexto, no es de 
extrañar que los autores de la época quisieran hacerse eco de lo que 
estaba aconteciendo a su alrededor; especialmente, si tenemos en 
cuenta que muchos de ellos sufrieron el cautiverio nombrado. Más allá 
del conocido ejemplo de Cervantes, muchos fueron los escritores que, 
después de padecer la esclavitud en Argel, en otro enclave de Berbería 
o incluso a bordo de una galera, pusieron por escrito sus muchos sufri-
mientos. «Con el tema del cautiverio como foco principal, se escriben 
crónicas, autobiografías, memorias, poemas, novelas, obras de teatro, 
relatos cortos e, incluso, tratados geográficos e históricos sobre el nor-
te de África» [Fernández Rodríguez, 2021: 77]; tanto es así que podría-
mos afirmar, sin temor a equivocarnos, que surgió un (sub)género en 
la literatura áurea: la «literatura de cautivos o sobre el cautiverio» [Bunes 
Ibarra, 1993: 69]. Un cómputo de obras, cuya precursora puede consi-
derarse la Topographia de Argel (1612) [Bataillon, 1964; Sola, 1988; Ga-
larreta-Aima, 2015], editada por Diego de Haedo 3, que bien podrían 

3  No se conoce a ciencia cierta quién es el autor de la Topographia; muchos autores 
proponen que es fray Antonio de Sosa, interlocutor de los diálogos ensayísticos de los 
que se compone parte de la obra. Sosa es el candidato ideal, pues sufrió cautiverio entre 
los años 1577 y 1581 [Camamis, 1977; Galarreta-Aima, 2015; Garcés, 2011]. En cual-
quier caso, se trata de un libro, mitad crónica mitad diálogos, que nos describe con 
detalles estrictamene corsarios» [1929: 116], que nos describe con detalles estricta-
mente realistas cómo funcionaba la república de Argel a nivel económico, político y 
social; explica cuáles fueron los orígenes históricos de esa «ladronera de corsarios» 
(1929: 116), describe sus características geográficas y, finalmente, en esos tres diálogos 
mencionados, elabora todo un tratado filosófico sobre el problema del cautiverio y la 
consecuente apostasía.
La Topographia de Argel fue la base de muchos textos históricos y literarios posteriores. 
Para más información, Fernández Rodríguez [2021: 79-82].



198	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

tener una intención concreta –denunciar y alertar sobre la escasa o, al 
menos, inútil atención que se le estaba dando al problema del rapto y 
esclavitud de cientos de ciudadanos por parte de las autoridades mo-
nárquicas–, o simplemente limitarse a emplear el cautiverio como mo-
tivo estético o literario.

Esta segunda opción no es nada baladí, pues, en última instancia, 
también respondía a ciertos propósitos, quizá, ideológicos: luchar con-
tra la tentación de la apostasía. Así, los lectores de la época encontraban 
en toda esta producción textual a personajes virtuosos e incorruptibles 
según los preceptos del más pulido cristianismo postridentino y con-
trarreformista, que mantienen su fe católica 4 intacta pese a los mu-
chos y tortuosos sufrimientos a manos de los mahometanos. Estas his-
torias «estaban plagadas de descripciones truculentas, torturas, ofensas, 
mucha sangre y nuevas reconversiones entre musulmanes, que causa-
ban gran efecto entre los fieles» [Temprano, 1989: 98].

Se trataba, en fin, de contribuir con el arte de las letras a la cruzada 
española y católica. Por ello, y salvo excepciones, en la literatura de 
cautivos más pensada para el mero entretenimiento no se encuentran 
alusiones al problema económico, político, territorial y militar que su-
ponía para la corona sostener una guerra santa de ese calibre, sino que 
la mayoría de estos textos hace incisión en aspectos sensibles y conmo-
vedores, para concienciar a los lectores y reconducirlos por el camino 
ejemplarizante y moral de los protagonistas de estas historias, en un 
sentido religioso y, en último término, espiritual. «La mayoría de estos 
relatos tienden a exaltar la vida del personaje, por su valentía o santi-
dad, para servir de modelo a los más débiles y animar a los que estaban 
tentados para renegar» [Barrio Gozalo, 2006: 96-97].

Y es que, como bien señala Bunes Ibarra [1993], el tema del cautive-
rio y de la realidad mediterránea que en esos momentos estaba vivien-

4  España no solo dio la nota de defensa del cristianismo, sino de la facción católica, 
frente a otras potencias europeas que, como Inglaterra, optaron por otras manifestacio-
nes de tipo protestante.



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 199

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

do el pueblo español va a impregnarse, también, de todos los gustos 
populares de la literatura de la época, y va a hacerse hueco entre las 
historias de ficción y la poesía que más disfrutaba el público general, 
sin perder por ello la conexión con la tradición clásica que tanto obse-
sionaba a los autores barrocos.

El relato de cautivos y la novela bizantina

No hace falta demostrar en estas páginas la innegable presencia y pro-
liferación de la novela bizantina en la literatura aurisecular española; lo 
que quizá sí es necesario es llamar la atención sobre lo fácilmente aco-
modable que es el tema del cautiverio al esquema de este tipo de nove-
la, pues su propia estructura, plagada de aventuras, peripecia, giros ar-
gumentales, anagnórisis y sorpresas, se demuestra francamente propicia 
para el relato de los cautivos del Siglo de Oro.

El género bizantino, no olvidemos, es una modalidad narrativa de 
corte idealista, poco apegada al realismo que caracterizará a la novela 
moderna, y que podemos enmarcar dentro de lo que Deyermond eti-
quetó como «ficciones largas»: un tipo de narraciones, de cierta exten-
sión (frente a la brevedad de los cuentos), caracterizadas por su abun-
dante acción y trama aventurera, y que puede equipararse al tipo de 
ficción que en crítica británica atiende al nombre de romance. Así las 
describe:

Sea cual sea el tal marbete, estas obras son historias de aventuras, que versan 
sobre combates, amores, búsquedas, separaciones y reuniones de los perso-
najes, viajes al otro mundo, o cualquier combinación de estos temas. La 
historia se narra principalmente como historia, aunque hay a menudo un 
subtexto moral o religioso. Sus autores emplean lo maravilloso con fre-
cuencia, y el mundo en el cual se sitúan los personajes está alejado del mun-
do del público: de su época, de su lugar, o de su clase social –y a menudo de 
los tres a la vez– [1995: x].



200	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

La novela bizantina se trata de un género antiguo, como su propio 
nombre nos advierte, y en lengua española gozó siempre de buena aco-
gida, ya desde la literatura medieval con el Libro de Apolonio (ca. 1250) y 
el Libro de Alexandre (s. xiii) [Teijeiro, 1991], por lo que los autores 
áureos hollaban terreno conocido cuando compusieron sus narracio-
nes. De hecho, y aunque el (neo)bizantinismo se practicó en toda Eu-
ropa, España fue sin duda la nación que más literatura de este género 
produjo [Carilla, 1966], y ya desde el siglo xvi podemos destacar una 
serie de títulos, alzándose Los amores de Clareo y Florisea y los trabajos de la 
sin ventura Isea (1552), de Alonso Núñez de Reinoso, como primer gran 
ejemplo de la producción áurea.

No obstante, y conforme avanza el periodo siglodorista, la novela 
bizantina va transformándose y, ante todo, plegándose a los intereses 
de los autores de la época, aunque mantiene la estructura clásica. De 
todos es sabido el esquema de este tipo de narraciones: ya desde su 
etapa antigua, el relato bizantino nos ofrece una pareja de jóvenes ena-
morados que sufrirán los más apasionados encuentros y separaciones 
que pondrán a prueba su amor incondicional durante un tortuoso via-
je repleto de peligros, raptos y secuestros, calumnias, traiciones y nue-
vos pretendientes –para él y para ella– dispuestos a ganarse su cariño a 
toda costa. Pero todos estos sufrimientos desembocan siempre en un 
final feliz [Teijeiro, 1987] y, si algo diferencia a la modalidad bizantina 
de otro tipo de ficciones largas –como la sentimental, la caballeresca o 
la pastoril–, es que la «acción argumenta en forma de viaje […] princi-
palmente localizado en medios marítimos» [Rey Hazas, 1982: 100]; 
sobre todo, el mar Mediterráneo.

Sin embargo, y como apuntaba, desde el Clareo y Florisea la novela 
bizantina española va experimentando ciertos cambios, coherentes con 
el contexto histórico, social y estético de los Siglos de Oro, dando lugar 
a una progresiva «actualización del género mediante la adecuación a la 
realidad española del momento, tanto en sus acontecimientos históri-
cos como en sus ideas religioso-culturales» [Fernández Rodríguez, 



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 201

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

2021: 84]. Si bien la novela de Núñez de Reinoso aún mantiene un 
sabor bastante helenístico –nombres como «Menelao» o la ambienta-
ción de algunos pasajes en Alejandría nos evidencian la conexión con 
la literatura posclásica 5–, la siguiente muestra de bizantinismo español, 
Selva de aventuras (1565), de Jerónimo de Contreras, ya cobra un cariz 
marcadamente español, católico –casi ascético– y contrarreformista. 
Estas nuevas características las encontramos ya en el propio protago-
nista de la obra, que no es griego sino español, Luzmán, y quien em-
prende un viaje de peregrinación para purificar el desengaño amoroso 
que padece después de que su amada, Arbolea, aun correspondiéndole, 
le haya rechazado para convertirse en monja 6. Luzmán padecerá du-
rante su periplo múltiples avatares; incluido un cautiverio en la islámi-
ca Argel –vemos aquí, pues, el ajuste al contexto español que está expe-
rimentando el género, adecuándose ya a las circunstancias territoriales, 
políticas y religiosas de los siglos xvi y xvii–, que él interpretará como 
una prueba divina para expiar sus pecados. Una suerte de purgatorio 
en vida [Camamis, 1977], unido a su viaje de redención, que le con-
vierten en lo que Vilanova considera el «paradigma del hombre del 
Barroco y el ideal del caballero cristiano»; esto es, el peregrino [1949: 
158].

La Selva de aventuras de Contreras es, sin ninguna duda, una obra 
clave para el desarrollo del género bizantino en la literatura española 
siglodorista. Su pretendido carácter actualizador se ve en el hecho de 
que sus protagonistas pertenezcan a la nación española y que sean prac-

5  Además, y como indican Camamis (1977) y Teijeiro (1987), el Clareo podría tratarse 
de una traducción o, al menos, de una reescritura del Leucipa y Clitofonte (siglo ii), de 
Aquiles Tacio.
6  Existen dos versiones de la obra. En la primera, Luzmán acaba sus días feliz como 
ermitaño, tras haber llevado a buen puerto su viaje de peregrinación; en la segunda 
(1583), por el contrario, y tan solo en dos capítulos más, Arbolea renuncia a los hábitos 
y sale también de viaje en pos de su amado. Después de muchas otras aventuras, los 
dos jóvenes por fin se reencuentran y se unen en un dichoso matrimonio. Es esta se-
gunda revisión de la novela la que ha llevado a la crítica a considerarla dentro del grupo 
bizantino [Kossof, 1977]. 



202	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

ticantes de la religión católica, además de en el hecho de que los corsa-
rios que capturan a Luzmán sean berberiscos y lo lleven cautivo a uno 
de los mayores enemigos mediterráneos de España, Argel. Su ambien-
tación es coetánea a la del autor: su mismo presente. En palabras de 
González Rovira, «el mundo de su novela pretende ser no ya verosímil, 
sino verdadero» [2004: 138]. Asimismo, Contreras hace del peregrino 
un arquetipo literario que se emplea como metáfora e incluso alegoría 
del alma que inicia un camino ascético de purgación y purificación, 
con un claro mensaje propio de la Contrarreforma de la que España era 
adalid. Con la Selva de aventuras se produce una españolización del gé-
nero bizantino en toda regla, y tal sería su influencia, que sin ella no 
podría entenderse la obra de Lope de Vega que aquí nos compete.

Cabe preguntarse también sobre las motivaciones que llevaron al Fé-
nix a incurrir en el género narrativo, modalidad menos propicia para su 
pluma, como sostiene González-Barrera [2016: 39]. El estudioso nos 
propone, basándose en las observaciones de Oleza [1997], que Lope 
estaba atravesando un cambio hacia la madurez, tanto en su vida priva-
da como en su perfil de autor, y que decidió entrar con pie firme en el 
camino hacia la consagración como poeta culto. En un periodo difícil 
para el teatro (con el cierre temporal decretado por Felipe II en el cam-
bio de centuria), Lope opta por salir de la comodidad de la comedia y 
practicar la novela con la mencionada Arcadia, la épica con La Dragontea 
(1598) 7 y la hagiografía con San Isidro Labrador de Madrid (1599). La 
primera y la tercera recibirían una gran acogida; no así ocurrió con la 
segunda, que le valió fuertes críticas y burlas de sus rivales, en especial 
de Luis de Góngora. Precisamente este insistió en fraguar y solidificar 
para Lope la fama de «poeta que no borra» [González-Barrera, 2016: 

7  Sobre la militancia de Lope contra otras prácticas del cristianismo, en ese mismo 
sentido contrarreformista por el que España se alzaba como defensora de la fe verda-
dera, y por la que el Fénix buscaba a su vez el reconocimiento en el panorama poético 
español, pueden consultarse García Reidy [2004], Colomino [2013] y Fernández Ro-
dríguez [2021].



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 203

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

14]; un sambenito especialmente molesto, que lo tildaba como autor 
de poca técnica y escasa erudición y que iba a acarrear hasta el fin de sus 
días. Para resarcirse de la mala acogida de La Dragontea y todas las con-
secuencias políticas que le trajo, el Fénix concibió una nueva trilogía de 
obras cultas a principios del xvii: La hermosura de Angélica (1602), El 
peregrino en su patria y Jerusalén conquistada (1609). Estas tres nuevas pie-
zas compartían «el mismo propósito: conquistar el Parnaso español» 
[González-Barrera, 2016: 12-15].

Todo esto explica también por qué Lope decide incluir, en el prólogo 
de El peregrino, su famosísima relación de títulos de comedias. El pro-
pósito era esclarecer con firmeza qué obras de las que circulaban por 
aquel entonces habían sido falsamente atribuidas a él –aprovechando 
su buen nombre y extendida popularidad, como ocurre con las Seis 
comedias de Lope de Vega (1603) editadas en Lisboa–, y cuáles eran verda-
deramente de su autoría. Esta osadía del Fénix, que lo coloca como «un 
escritor avant la lettre, pues es muy difícil encontrar una conciencia de 
autor semejante en el Seiscientos» [2016: 43-44], ha sido a menudo el 
único punto estudiado de la novela, dejando en un segundo plano toda 
la riqueza de su contenido. Hago mías las palabras de González-Barre-
ra al citar: «En demasiadas ocasiones se ha prestado más atención a la 
intencionalidad de Lope o a la lista de comedias del prólogo que a las 
páginas del interior, como si las circunstancias en las que fue escrito 
fueran más importante [sic] que su propio contenido» [2016: 44].

Hagamos caso, pues, al estudioso, y entremos a las páginas de la obra.

El peregrino en su patria y la aparición de la novela moderna

Ya solo el título nos pone en la pista sobre los intereses de Lope a la 
hora de componer su novela: la herencia del simbolismo del peregrino 
de la Selva de aventuras se muestra evidente, si bien el Fénix, conforme 
a su estilo, acabará por otorgar sus notas personales en esta historia.



204	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

El relato cuenta la odisea de Pánfilo y Nise: dos jóvenes enamorados 
que emprenden un viaje, en efecto, de peregrinación, para expiar sus 
faltas y poner a prueba su amor. Un idilio que es, ante todo, virtuoso y 
casto, casi platónico, conforme a las directrices que todo autor español 
postridentino debía seguir si quería satisfacer los intereses del público 
y de la crítica [Avalle-Arce, 1973]. La novedad que aporta Lope de 
Vega, aun recogiendo el testigo de la alegoría del peregrinaje de la Selva 
de aventuras, es que este periplo, tal y como se nos dice también en el 
título, se hará dentro de las fronteras de España, y no cobrará impor-
tancia central el viaje por mar.

No obstante, para comprender el arranque de la novela precisamos 
del conocimiento previo sobre el acuciante problema del corso y del 
cautiverio del Mediterráneo de estos siglos, que tanto autor como lec-
tores tenían muy presente. El libro de Lope cuenta con un inserto en 
sus primeras páginas en el que se narra la historia de Doricleo y Florin-
da; objeto de este estudio, y que se ha querido plantear como un relato 
que, aunque ubicado entre los muros claros de una ficción larga y de un 
género idealista tan reconocible como es el bizantino, puede traernos 
reminiscencias de cierto comportamiento moderno en el tratamiento, 
sobre todo, de los personajes y de su psicología, amén de su preocupa-
ción por la realidad política y social cercana y de otros aspectos.

Ahora bien, ¿en qué se basa esta premisa? Concretamente, en la dife-
rencia que señalaba el antes citado Deyermond, sobre la distinción en-
tre lo que en crítica inglesa se denomina romance –y que tuvo a bien en 
bautizar como «ficciones largas», si bien él mismo admite que el térmi-
no no cuajó en la crítica posterior– y el fenómeno de la novela moderna, 
nacida con, según qué criterios usemos, El ingenioso hidalgo don Quijote 
de La-Mancha o, incluso, el Lazarillo de Tormes.

La distinción entre ambos géneros narrativos ha sido punto de deba-
te académico, pues no es tarea sencilla definir aquello que hoy consi-
deramos novela moderna. De hecho, y como señala Valles Calatrava, la 
concepción sobre la existencia clara de esta modalidad narrativa no lle-



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 205

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

gó hasta, por lo menos, el siglo xix con el Realismo y el Naturalismo, 
pues aún en el xviii podemos encontrar poéticas en las que se conside-
raba como una «historia fingida», desconectada en efecto de la Historia 
propiamente dicha [2008: 56]. Por otro lado, y como cabe esperarse, su 
aparición en el panorama literario no fue milagrosa ni repentina, y sus 
características pueden variar de un contexto cultural a otro, así como 
compartir puntos intermedios con las ficciones largas. En palabras de 
Valles Calatrava:

Las innumerables definiciones de novela han discurrido parejas a la misma 
imposibilidad de acotación de un género sincretizador, mutante y multifor-
me, de enorme variedad funcional, formal, técnica y temática, carente de un 
esquema genérico canónico […], caracterizada de un modo global por re-
presentar ficcionalmente las complejas y diversas relaciones del hombre con 
la sociedad y la historia [2008: 56].

La última idea es la que más puede interesarnos aquí: el principal 
rasgo diferenciador con las ficciones largas o romances es el objetivo de 
sus autores de subrayar el conflicto existente entre el ser humano y su 
presente, tematizando las relaciones conflictivas entre ambos [Bajtín, 
1989]. Las ficciones largas medievales y del primer Renacimiento –fic-
ción sentimental, caballeresca, pastoril, bizantina–, por lo general, lle-
vaban al lector a conflictos ajenos a su cotidianidad: amores imposibles 
o, cuando menos, dificultosos entre caballeros y damas; aventuras 
constantes, ambientación en tiempos pasados y en lugares ajenos, de-
venir de un destino caprichoso incontrolable, encuentros y desen-
cuentros fortuitos y casi inverosímiles e, incluso, elementos fantásticos 
y sobrenaturales –heredados en su mayor parte de las matières de Fran-
ce y de Bretagne, que tomaron forma en los cantares de gesta más pro-
minentes– que servían de un aderezo extra para la evasión y el puro 
entretenimiento.

Sin embargo, el relato moderno atiende, precisamente, a problemas 
modernos; esto es, al sustancial cambio que se produce desde una so-



206	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

ciedad de valores colectivos de base teocéntrica –la medieval– a una 
cultura que coloca en el centro al ser humano y a sus inquietudes en su 
condición de individuo, que se ha emancipado de la fe y que ha otor-
gado a la razón el poder absoluto para explicar su papel en el mundo y 
la existencia. De hecho, la ausencia de sentido religioso de las ficciones 
modernas es uno de los rasgos más característicos, en contraste con los 
libros de épocas anteriores [Ayala, 1971]. En otras palabras, la novela 
de la Modernidad surge como respuesta literaria y estética a un mundo 
cambiante, en el cual los antiguos valores nobles y feudales son ya ecos 
de un mundo pretérito e idealizado y están siendo sustituidos, progre-
siva pero imparablemente, por el capitalismo y el ascenso de la burgue-
sía como clase dominante, con la consecuente fractura de la estabilidad 
económica y social que caracterizó al sistema estamental, y la temible 
idea de que es el ser humano y sus acciones quienes forjan su destino, 
y no una entidad reguladora superior.

Así las cosas, «la novela fue el primero de los grandes géneros que 
hizo de la realidad contemporánea, como tal, el objeto de una repre-
sentación seria […], a diferencia de los géneros elevados (en particular, 
de la épica)», sostiene Bajtín [2019: 31]. «Y así», sintetiza el autor, «uno 
de los principales temas de la novela es el tema de la inadecuación del 
individuo a su destino y posición desde el punto de vista de las posibi-
lidades y exigencias de su humanidad […]. La subjetividad del indivi-
duo se convierte en el objeto de la representación objetiva» [2019: 32].

Todos estos procesos podemos contemplarlos en la propia produc-
ción de la novela bizantina antes anotada: si bien el Clareo y Florisea aún 
conserva las características de las ficciones largas –que pretenden, ante 
todo, la evasión de la realidad y el acercamiento a conflictos y espacios 
fabulosos–, ya la Selva de aventuras nos proponía una aproximación ra-
dical a la realidad presente del autor: el Mediterráneo infestado de cor-
sarios, que no eran más que el síntoma de las luchas de poder de un 
imperio español que pugnaba por mantener su agónica hegemonía en 
Occidente, frente a los ataques de otras potencias europeas y asiáticas 



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 207

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

–con especial mención a Turquía– que trataban de arrebatarle ese títu-
lo. La españolización de la obra de Contreras no es, pues, un capricho 
trivial, ya que, aun sin renunciar al carácter religioso que da sentido a 
todo el libro, ha dado uno de los pasos propios de la Modernidad: la 
atención al presente inmediato de autor y lectores.

Esto mismo hará Lope en su inserto de la historia de Doricleo y Flo-
rinda; quizá, incluso, sin ser consciente del todo.

La trágica historia que abre El peregrino en su patria

En esta famosa ciudad [Barcelona] que con maravillosa grandeza se opone 
a Italia, detiene a Francia y espanta al África, nació de nobles padres una 
dama no poco parecida a la greciana Helena en haber sido incendio de su 
patria; fue su nombre Florinda, su hermosura celestial y peregrino su en-
tendimiento [Vega, 1973: 78].

Comienza así la historia de Doricleo y Florinda en boca del narrador 
Raimundo: un pirata, compañero de Doricleo –su capitán–, que ha 
optado por relatar a Pánfilo las muchas desventuras que el susodicho 
ha padecido, y explicar la causa por la cual su líder ha acabado por ser 
un desalmado ladrón y asesino del mar.

Raimundo nos aporta un contexto: una vez que Florinda llegó a la 
edad de casarse, con una belleza y una virtud inigualables, muchos pre-
tendientes acudieron a su puerta para pedirla en matrimonio. No obs-
tante, el único que guardaba en su corazón era a Doricleo: un mucha-
cho de buena familia, honrado y noble, que amaba a Florinda con la 
misma intensidad con que ella le correspondía. Pero el destino les au-
guraba un amargo final, pues se interpuso en su camino Filandro: un 
mancebo de tan claro linaje como el de Doricleo, pero perverso en 
todas sus intenciones.

Filandro quiso adelantarse y pidió la mano de Florinda a sus padres, 
pero ellos, amantes de su bondadosa hija, prefirieron preguntarle si 



208	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

aceptaba tal propuesta. Ante la negativa de la muchacha, el malvado 
Filandro trabó algunas venganzas: un ataque por sorpresa a Doricleo, 
que desembocó en un duelo que Filandro perdió vergonzosamente. 
Esta costumbre se extendió durante muchas noches, y «con este escán-
dalo ni Doricleo gozaba ni Filandro merecía, ni Florinda ganaba fama, 
ni sus padres honra. La dilación crecía el amor y el odio la venganza» 
[Vega, 1973: 80], y el supuesto amor que un día Filandro había sentido 
por Florinda «se fundaba en desdén» por cada enfrentamiento perdido 
[1973: 79]. Dado que los intentos de humillar a su rival y de ganar la 
atención de Florinda no surtieron efecto, el pérfido Filandro optó fi-
nalmente por el más retorcido de los planes: «Tomó traje de turco y con 
la chusma necesaria […] (que nunca para amorosas traiciones faltan 
cómplices) […] escondió en una cala, no lejos de aquella orilla, un 
barco largo» [1973: 80], y raptó a Florinda haciéndose pasar por Mora-
to Arráez 8. La llevó a una isla cercana, donde la retuvo y la forzó a 
mantener relaciones sexuales durante un tiempo.

Doricleo, aunque al principio destrozado por la noticia, terminó por 
combatir su dolor con acción: «Pareciéndole que obligaba a sus padres 
y daba a la ciudad satisfacción de su honra» [1973: 81], compró él mis-
mo un navío, consiguió una patente de corso y «puso la proa a Argel y 
dio al viento velas» [1973: 82]. Dado que toda Barcelona creyó el enga-
ño de Filandro, Doricleo albergaba la esperanza de hallar a Florinda en 
puertos o naves berberiscos, y así partió para intentar rescatarla de las 
manos de esos enemigos de la patria. En sus viajes, acabó convirtiéndo-
se en un héroe, pues liberó por el camino a incontables cautivos cris-
tianos, y se convirtió en la pesadilla viviente de piratas de renombre 
como «Salí Morato, Fuchel Mamí, Jafer y otros cosarios [que] habían 
surgido a un tiempo en Túnez, Biserta y Trípol» [1973: 82]. Sobre estas 
hazañas, González-Barrera sostiene que «algunos de estos corsarios 

8  Murad Reis, uno de los temibles nombres de corsarios que, aliados y herederos de 
Barbarroja, zarpaban desde las costas de Argel para poner en jaque a todos los enemi-
gos cristianos posibles.



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 209

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

[…] eran tan famosos que sus nombres causaban el terror en el imagi-
nario español, que vivía bajo la psicosis de una invasión turca desde el 
norte de África». En consecuencia, «el lector del Seiscientos tuvo que 
sentir angustia» ante esa «realidad cercana» [2016: 51-52].

Mientras todo esto ocurría, un criado de Filandro decidió poner fin 
a las barbaridades que estaba cometiendo su señor, y reveló a la justicia 
todo lo acontecido. Pronto fue Florinda rescatada y Filandro arrestado, 
así como sentenciado a muerte. No le faltaron al engañador argucias 
para salvar la vida, «diligencias de cristiano y ánimo de caballero», y 
como su familia era de gran linaje –y, por tanto, influencia–, las inter-
venciones del virrey y del obispo «concertaron los deudos y ablandaron 
los padres, disuadiéndoles la infamia de la muerte y persuadiéndoles la 
honra que se ganaba con su vida». Así, se les propuso conmutar la pena 
a Filandro mediante el matrimonio con Florinda: la honra de la mu-
chacha quedaría de este modo restaurada, «trocando el luto, que ya 
Filandro sacaba de la cárcel, en galas de desposado, y el cadahalso en 
tálamo» [Vega, 1973: 82].

El mismo día que Filandro y Florinda debían desposarse, Doricleo 
llegó de vuelta a Barcelona. «Agradó a la ciudad la piadosa vista y la 
gallarda entrada de su ciudadano heroico», pero Doricleo entró en có-
lera cuando se le relató todo cuanto había acontecido. Exigió inmedia-
ta justicia, pues Filandro no debía «ganar con industria lo que él había 
perdido con tan inmensos trabajos» [1973: 83]. Cuando se le trató de 
persuadir sobre que la restitución de la honra de Florinda era lo más 
importante, propuso enviarla a un convento; los padres de la mucha-
cha, sin embargo, ya habían paladeado los dulces sabores de desposar a 
su hija con un hombre de tan buena familia como Filandro. Doricleo 
contraatacó: Florinda se casaría con Filandro, su honra quedaría de-
vuelta, pero tras las nupcias Filandro sería condenado a muerte. Así, 
Florinda quedaría viuda y no solamente mancillada.

Sendos padres de Florinda y Filandro aceptaron el trato… pero no lo 
cumplieron. Una vez que sus hijos contrajeron el matrimonio, Filan-



210	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

dro fue de nuevo indultado y convertido en el legítimo esposo de Flo-
rinda. En cuanto a Doricleo, «si fue grande su enojo, por el efecto pue-
des conocerlo, pues hace hoy veinte años que en los Pirineos y en estos 
montes, ya en Francia, ya en España, saltea, roba y destruye, sin que 
haya podido tomar otra venganza ni resistirle alguno de los dos reinos» 
[1973: 83], concluye Raimundo su relato.

Visos de modernidad en El peregrino en su patria

Aunque con ciertos rasgos todavía premodernos –como, por ejem-
plo, la oportuna casualidad de que Doricleo arribe a Barcelona el mis-
mo día en que Filandro y Florinda iban a casarse–, pueden encontrar-
se atisbos de narrativa moderna en este inserto que da comienzo a la 
novela bizantina de Lope. Podemos verlo, ante todo, en la necesidad 
que parece tener el narrador Raimundo de buscar una causa-efecto 
en las decisiones y en el carácter de su capitán 9. La búsqueda de una 
relación causal en los sentimientos de un personaje narrativo es ca-
racterística distintiva de la narrativa moderna, como bien señala Bo-
bes Naves:

La novela cumple con la finalidad catártica de tranquilizar al lector [rena-
centista] proporcionándole el conocimiento de las causas y efectos y de las 
relaciones de unos personajes con otros […]. Ante una realidad social de 
apariencia caótica; ante unas conductas difíciles de entender porque no pre-
sentan sus motivaciones de modo inmediato y explícito […], la novela en-
tresaca las líneas de una historia, separándola de otras conexionadas con ella 
y establece una unidad de acción, pone límites a las relaciones y explica las 
causas de comportamientos y de conductas y además puede prever las con-
secuencias a que llevarán [1998: 69].

9  El desencanto que el protagonista del breve relato ha sufrido con la vida se refleja 
incluso en su prosopografía, pues con los cuarenta y un años cumplidos, y tras veinte 
años pasados desde el episodio de sus desamores, «está fuerte, robusto, gallardo, por-
que la misma aspereza de la vida le ha fortalecido los miembros» [Vega, 1973: 83].



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 211

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

Doricleo se nos presenta en la novela como un enemigo implacable 
para Pánfilo, ya que tiene secuestrada a Nise y pretende de ella sus fa-
vores amorosos. Nise, en su calidad de personaje de aventura bizantina 
contrarreformista, por supuesto se resistirá a los intentos de Doricleo, 
«asegurando juntamente al desesperado esposo 10 que no había ofendi-
do su honor en obra, palabra, ni pensamiento, porque ni ruegos habían 
bastado, ni amenazas bastarían» [Vega, 1973: 86]. Ante tal dureza e in-
docilidad, el corsario barcelonés llega a ordenar a sus hombres que 
cuelguen del cuello a Pánfilo en un bosque de encinas para persuadir a 
la dama de entregarse a él después de la muerte de su amado. Pero la 
muchacha, aun creyendo que Pánfilo ha muerto a manos de los depra-
vados piratas –quienes, en realidad, y tras ver el rostro amable del mu-
chacho a la luz del alba después de rezar las que creyó que serían sus 
últimas oraciones, le perdonarán la vida, mintiendo a su capitán sobre 
la ejecución–, se mantendrá firme. Finalmente, Doricleo dejará mar-
char a Nise, respetando su virginidad, cansado ya de intentar ablandar 
una roca impracticable. Una suerte muy diferente de la que Florinda 
corrió con Filandro veinte años atrás.

Las aventuras de Pánfilo y Nise, sin salir de las fronteras de su patria, 
se sucederán a partir de ahora al más puro estilo clásico del bizantinis-
mo literario del siglo xvii. El nombre de Doricleo no será ya más que 
un recuerdo lejano de las muchas dificultades que encontrará la pareja 
protagonista en su viaje de peregrinación por España, que culminará, 
como es propio del género, y después de muchas peripecias y giros 
inesperados, en un final feliz.

No así ocurrió para Doricleo: su relato, aunque breve, deja el regus-
to amargo de un realismo que nos aleja de esa intención de evasión 
propia de las ficciones largas. Y es que, ya señala Bajtín, «como género 
en proceso de formación, y del todo plástico, la novela se convierte en 
el portavoz más consistente y radical de las tendencias realistas de la 

10  Se entiende, hombre al que ha decidido entregarse en matrimonio.



212	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

literatura» [2019: 31]. Lope podría haberse conformado con describir-
nos al corsario como un hombre de malas intenciones, correspon-
dientes a su oficio, y otorgarle el simple papel de ser el primer obstá-
culo para la felicidad que ambos enamorados encontrarían en su 
periplo. Sin embargo, el Fénix opta por dar a su personaje un trasfon-
do psicológico, e inserto en su contexto histórico, que más tiene de 
moderno que de idealista. Doricleo no es un hombre agresivo y des-
piadado con Pánfilo únicamente por celos, sino que, como insiste Rai-
mundo, son los trágicos sucesos de su pasado los que le han converti-
do en un hombre fiero e inmisericorde. Y es que los autores modernos, 
sobre todo los del Renacimiento más tardío y también los del Barroco, 
saben que «hay experiencias que no pueden vivirse impunemente y 
dejan huellas en la textura moral del individuo», por lo que parece que 
«el fin pragmático de la novela sea el dar respuesta a las preguntas so-
bre conductas del hombre, sobre situaciones que pueden parecer ex-
trañas, sobre cuestiones inquietantes acerca de la naturaleza humana y 
sus extrañas formas de manifestarse en ocasiones» [Bobes Naves, 
1998: 74].

Si seguimos con las ideas de Bobes Naves, el relato moderno se «si-
túa en las antípodas de los novelones 11 que crean un mundo de imagi-
narias grandezas y de continuas desgracias gratuitas que por fin desem-
bocan en la felicidad de un reencuentro o de una boda»; un mero 
«ejercicio lúdico de compensación psíquica […], para proyectarse en 
viajes exóticos y en aventuras». Y culmina:

Lo que la novela moderna aporta y es respecto al relato, el cambio más inte-
resante que trae su aparición, es que sirve de respuesta a los problemas que 
se le plantean a la humanidad que quiere prescindir de la fe y busca en la 
razón las explicaciones para sus perplejidades sobre causas de las conductas, 
actitudes o destinos [1998: 74].

11  En nuestro contexto, esta palabra tiene el mismo sentido que las «ficciones largas» 
que describía Deyermond.



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 213

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

No es de extrañar, pues, que la novela moderna surja precisamente 
en el contexto renacentista y (pre)barroco, aunque aún se sigan practi-
cando ficciones de corte idealista que imitan los modelos medieva-
les 12. Sin desmerecer, en absoluto, la calidad de los libros narrativos 
que pueblan los Siglos Medios, se puede contemplar en el lento desa-
rrollo de la narrativa un cambio progresivo de foco de interés en estas 
obras, donde el núcleo de atención pasa de ser la emocionante acción 
continua –como, por ejemplo, en los libros de caballerías– a, poco a 
poco, la psicología que ocupa las mentes de personajes cuya humani-
dad se antoja real y posible en nuestra vida cotidiana. Aunque sazonada 
de cierta aventura, la historia de Doricleo pudo haber tenido lugar en 
el presente de Lope; al menos, en lo referente a los raptos de doncellas 
a manos de nobles depravados y despechados por un rechazo amoroso, 
o a la corrupción jurídica y eclesiástica que llevó a Filandro a ser per-
donado y a un matrimonio ventajoso a pesar de sus terribles crímenes. 
No olvidemos, tampoco, la acuciante necesidad de poner un remedio, 
por ligero que fuese, a la guerra santa que España libraba contra el Me-
diterráneo islámico y que tantas víctimas de cautiverio se cobraba a 
diario; circunstancia que, precisamente, fue lo que llevó a Doricleo a 
creer la artimaña de su rival. Quizá no fuera la intención del Fénix 
elaborar una dura crítica con la sociedad del momento y tan solo quiso 
aferrarse a un género estético en boga –el relato de cautivos–, pero no 
era en absoluto imperativo que su pluma acabara por dotar de comple-
jidad psicológica a las futuras malas acciones de Doricleo en su trato 
con Pánfilo y Nise.

Por otro lado, y al contrario que el resto de la novela, el trágico relato 
de Doricleo carece de trascendencia religiosa; otra característica del re-
lato moderno, como ya se ha comentado. Las acciones descritas en sus 

12  El mejor ejemplo es, sin duda, Cervantes: junto a su Quijote, novela de la Moderni-
dad por antonomasia, el autor produjo obras como La Galatea (1585) –imbricada en el 
género pastoril– y Los trabajos de Persiles y Sigismunda (1617) –de marco claramente bi-
zantino–.



214	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

breves líneas son puramente humanas, y ni siquiera se le da al protago-
nista una oportunidad de redención o de compensación después de 
todos los sufrimientos padecidos. No existe en este inserto una entidad 
superior que regule las fuerzas de la ofensa y el agravio; estamos solos 
ante las perversas acciones humanas. No solo por parte del violador 
Filandro, sino también desde las instancias superiores de la paternidad, 
pues los padres de Florinda y de su agresor convienen en engañar a 
Doricleo para obtener un bien mayor: el material, un matrimonio con-
veniente entre casas. Nada importaba que fuera el verdadero amor de 
Florinda, o que el joven hubiera retornado a casa después de convertir-
se en un héroe de la Cristiandad. Asimismo, y aunque al principio del 
relato los progenitores de Florinda parecían escuchar sus deseos en 
cuanto a elección de marido, para el final, una vez que la oscura y des-
honrosa verdad se ha revelado, convenientemente Florinda es privada 
de voz y opinión; hasta el mismo Doricleo intenta organizar el reparo 
de su deshonra, demostrando que, en cuestiones matrimoniales, la 
mujer seguía siendo la depositaria del honor familiar y la mejor forma 
de mantener y aumentar la hacienda 13.

En este sentido, las inquietudes modernas de Lope de Vega se mani-
fiestan transparentes, independientemente del rumbo que después 
continúe El peregrino en su patria como obra total.

Conclusiones

Llegados a este punto, cabe esclarecer algunas cuestiones: no se trata de 
defender en este estudio que el Fénix ejecutara una aportación clave en 
el desarrollo de la narrativa moderna, entendiendo tal nombre como 

13  En este aspecto, es probable que Lope olvide su posible crítica a la realidad presente 
y, simplemente, se limite a asumir los códigos de conducta heredados y vuelque su 
atención en un conflicto entre padres y varones. No por ello, sin embargo, su aguda 
visión de su contexto histórico se ve empañada.



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 215

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

ese tipo de relatos que reúnen todas las características desglosadas en 
las páginas anteriores. La preocupación por la realidad inmediata, la 
atención al cambio producido a principios del Renacimiento desde el 
sistema feudal al capitalismo y la consecuente pérdida de valores colec-
tivos, que dan lugar a la concienciación del ser humano como indivi-
duo cuya vida, sin perder la fe, ya no se rige por los parámetros religio-
sos sino por la razón y las relaciones causa-efecto, van a ser las 
características clave de este nuevo tipo de narrativa. Y, si bien Lope de 
Vega, cuando se sentó a escribir El peregrino en su patria, había escogido 
el molde bizantino –de buena recepción general– con claridad para dar 
a luz a su novela, con todas las convenciones propias de las ficciones 
largas/novelones, parece que no pudo evitar, consciente o inconscien-
temente, plasmar entre sus líneas el nuevo cambio de cosmovisión que 
la Modernidad había traído consigo tiempo atrás, y que también reco-
gieron por su parte el Lazarillo de Tormes y el Quijote –e, incluso, y como 
ya se anotó, La Celestina o Tirante el Blanco–.

Y es que no podemos, en la historia del arte y de la cultura, desligar 
unos fenómenos de otros. El relato moderno surge precisamente en 
este contexto histórico, en el que

Entra en disolución el individuo y consecuentemente la búsqueda de valo-
res por el héroe novelesco […]; un mundo donde el sujeto ha sido elimina-
do en beneficio del objeto […], la sustitución de la iniciativa individual por 
los mismos mecanismos internos del propio sistema socioeconómico [Va-
lles Calatrava, 2008: 58-59].

La aparición de la novela moderna, así, convivió con las ficciones 
largas durante largo tiempo, al igual que estas no aparecieron ex nihilo, 
sino que tienen su antecedente en los cantares de gesta medievales. 
Bobes Naves propone el criterio de la «prueba» como elemento dife-
renciador entre estas tres clases de narrativa: mientras que los héroes 
épicos no tienen que demostrar, mediante ningún desafío, su valor y 
nobleza, en las ficciones largas idealistas las pruebas serán constantes, 



216	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

pero siempre homogeneizadas por un respaldo religioso o moral que 
les da, por un lado, sentido; por otro, la sensación de que el mundo se 
sostiene sobre un sistema de valores unívoco y cierto, para nada irregu-
lar o quebradizo, compartido por todos. Eso explica por qué la mayoría 
de estas historias cuentan con un final feliz, y por qué sus personajes 
son maniqueos: el foco de interés es la acción, la peripecia y la emo-
ción, no la reflexión.

Por el contrario, los protagonistas de la narrativa moderna están so-
metidos a constantes retos que ponen en juego su integridad como 
individuos: «En la novela barroca [post-Quijote] y en la posterior, la 
prueba sigue teniendo gran importancia organizativa, pero mezcla ele-
mentos ideológicos y situaciones sociales vinculadas a ellos» [Bobes 
Naves, 1998: 64]. Y ¿qué mayores pruebas que las que sufrió Doricleo? 
Las consecuencias de las decisiones ajenas y propias llevaron al joven 
héroe barcelonés a convertirse en un despiadado corsario, que ya no 
distinguía amigo de enemigo, ni luchaba por la defensa de la fe verda-
dera, ni conocía la piedad para aquellos que, como Pánfilo, se cruzaran 
en su camino. Se trata, en toda regla, de una reacción ante un mundo 
cambiante, donde los valores absolutos de honra y bondad han sido 
sustituidos por los del interés económico y material, y que le han ne-
gado su dolor como individuo ante el conflicto vivido en pos del bene-
ficio de unos pocos privilegiados.

Por su parte, y volviendo con las ficciones largas a las que pertenece 
El peregrino en su patria, «la prueba suele tener un carácter formal y ex-
terno, y no suele vincularse a elementos psicológicos y éticos», sino 
que «suele ir unida a la idea de sufrimiento» [Bobes Naves, 1998: 63] y 
expiación espiritual, como ocurre precisamente en la Selva de aventuras 
de Contreras, y como así ocurrirá con el resto de las aventuras de Pán-
filo y Nise después de que separen los caminos tras el capítulo de Do-
ricleo. De hecho, cabría preguntarse por qué el corsario, después de la 
cuidadosa atención psicológica que le presta Lope, finalmente deja 
marchar a la protagonista por mero hastío de esperar a que ella cediera 



	la  novela bizantina de Lope de Vega� 217

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

su virginidad. Si en tan vil criminal le había convertido la vida, o el 
sistema, podríamos esperar que actuase como el pérfido Filandro actuó 
con Florinda. La indulgencia de Doricleo para con Nise puede deberse 
a dos factores: realmente el sanguinario pirata seguía siendo, en el fon-
do de su ser, un buen hombre, y decide no castigar a la muchacha tal y 
como fue malograda su amada, o Nise sale bien parada de la situación 
de rapto porque los preceptos contrarreformistas, narrativos y estéticos 
por los que se estaba rigiendo Lope para componer su historia bizanti-
na no le permitían que la protagonista perdiera su honra en las prime-
ras páginas. Dado que la segunda opción parece la más probable (en 
ningún momento el narrador pone en la cabeza de Doricleo la dicoto-
mía entre la benevolencia o la crueldad), está claro que, pese a la ano-
malía que el relato de la juventud del corsario supone dentro del molde 
bizantino, Lope era muy consciente de en qué genero narrativo se es-
taba encuadrando: la ficción larga de corte idealista.

Así pues, llamo la atención sobre este pequeño atisbo de modernidad 
en una obra que, en principio, no requería de ese tratamiento, pero 
cuyo autor, dentro de su genialidad, se dejó impregnar de las nuevas 
inquietudes que la Modernidad había suscitado en el individuo siglo-
dorista, y que pronto culminarían en el género novelesco tal y como lo 
entendemos hoy.

Bibliografía

Avalle-Arce, Juan Bautista (1973): «Introducción», en El peregrino en su patria, 
Lope de Vega (Madrid, Castalia), 9-41.

Ayala, Francisco (1971): Los ensayos. Teoría y crítica literaria, Madrid, Aguilar.
Bajtín, Mijaíl M. (1989): Teoría y estética de la novela. Trabajos de investigación, 

Madrid, Taurus.
—–	 (2019): La novela como género literario, Zaragoza, Prensas de la Universi-

dad de Zaragoza.
Bataillon, Marcel (1964): Varia lección de clásicos españoles, Madrid, Gredos.



218	 MARÍA FERNÁNDEZ RODRÍGUEZ

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

Barrio Gozalo, Maximiliano (2003): «Los cautivos españoles en Argel du-
rante el siglo ilustrado», Cuadernos dieciochistas, 4, 135-174 https://revis-
tas.usal.es/index.php/1576-7914/article/view/3825/3839 [06-02-2025].

—–	 (2006): «El corso y el cautiverio en tiempos de Cervantes», Investigaciones 
históricas: Época moderna y contemporánea, 26, 81-114 https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=2055020 [18-07-2019].

Bobes Naves, María del Carmen (1998): La novela, Madrid, Síntesis.
Braudel, Fernand (1976): El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la época de 

Felipe ii, Madrid, Fondo de Cultura Económica, ii.
Bunes Ibarra, Miguel Ángel (1993): «Las crónicas de cautivos y las vidas 

ejemplares en el enfrentamiento hispano-musulmán en la Edad Moder-
na», Hispania Sacra, 45, 91, 67-82 https://digital.csic.es/handle/10261/ 
14112 [29-11-2019].

Camamis, George (1977): Estudios sobre el cautiverio en el Siglo de Oro, Madrid, 
Gredos.

Carilla, Emilio (1966): «La novela bizantina en España», Revista de Filología 
Española, 49, 275-287 https://bit.ly/2Uf0Dvs [19-12-2019].

Colomino, Sergio (2013): La Dragontea de Lope de Vega: una aproximación li-
teraria e histórica», Universitat Pompeu Fabra, tesis doctoral.

Deyermond, Alan (1995): «La ficción sentimental: origen, desarrollo y per-
vivencia», en Cárcel de amor, ed. C. Parrilla (Madrid, Crítica) ix-xxxii.

Fernández Rodríguez, María (2021): El pirata de ficción. Historia y teoría de 
un mito transmedial, Universidad de Salamanca, tesis doctoral https://
www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do [26-04-2025].

Friedman, Ellen G. (1983): Spanish captives in North Africa in the Early Modern 
Age, Madison, University of Wisconsin Press.

Galarreta-Aima, Diana (2015): «Topografia e historia general de Argel: testimo-
nio de un cautivo desde el otro lado del Mediterráneo», eHumanista, 30, 
260-274 https://bit.ly/3AfzXLL [28-11-2019].

Garcés, María Antonia (2011): «Introduction. Antonio de Sosa», en An Early 
Modern Dialogue with Islam: Antonio de Sosa’s Topography of Algiers (1612), 
ed. M. A. Garcés (Notre Dame Indiana, University of Notre Dame 
Press), 1-78.

García Reidy, Alejandro (2004): «En torno a La Dragontea. Lope de Vega y su 
primer asalto a la poesía culta», en Líneas actuales de investigación literaria: 
estudios de literatura hispánica, ed. Asociación de Jóvenes Investigadores de 
Literatura Hispánica (ALEPH) (Valencia, Universitat de València), 231-
240.

https://revistas.usal.es/index.php/1576-7914/article/view/3825/3839
https://revistas.usal.es/index.php/1576-7914/article/view/3825/3839
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2055020
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2055020
https://digital.csic.es/handle/10261/14112
https://digital.csic.es/handle/10261/14112
https://bit.ly/2Uf0Dvs
https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do
https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do
https://bit.ly/3AfzXLL


	la  novela bizantina de Lope de Vega� 219

ISSN: 0210-0061/ e-ISSN: 2660-647X 
Copyright: © 2025 CILH. Artículo de libre acceso bajo una licencia CC BY-NC 4.0� CILH, 51 (2025): 191-219

González-Barrera, Julián (2016): «Introducción», en El peregrino en su pa-
tria, Lope de Vega, ed. J. González-Barrera (Madrid, Cátedra), 9-61.

González Rovira, (2004): «Estrategias narrativas en El peregrino en su patria», 
en Lope en 1604, coord. X. Tubau (Lérida, Milenio), 137-150.

Haedo, Diego de (ed.). (1929): Topographia e historia general de Argel, Madrid, 
Sociedad de Bibliófilos Españoles, vol. 2 https://shorturl.at/SAnF1 [04-
08-2025]

Kossof, Ruth H. (1977): «Las dos versiones de la Selva de Aventuras de Jeróni-
mo de Contreras», en Actas del vi Congreso Internacional de Hispanistas, 
coords. A. M. Gordon y E. Rugg (Toronto, Asociación Internacional de 
Hispanistas), 435-437 https://cvc.cervantes.es/literatura/aih/pdf/06/
aih_06_1_112.pdf [19-12-2019].

Lane-Poole, Stanley (2011). Los corsarios berberiscos, Sevilla, Renacimiento.
Oleza, Joan (1997): «Del primer Lope al Arte Nuevo», en Peribáñez y el comen-

dador de Ocaña, Lope de Vega, ed. D. McGrady (Barcelona, Crítica), I-LV.
Rey Hazas, Antonio (1982): «Introducción a la novela del Siglo de Oro, i. 

(Formas de narrativa idealista)», en Edad de Oro, ed. UAM Ediciones 
(Madrid, Universidad Autónoma de Madrid), 65-105.

Sola, Emilio (1988): Un Mediterráneo de piratas: corsarios, renegados y cautivos, 
Madrid, Tecnos.

Szondi, P. (1974): «La teoria dei generi poetici in Friedrich Schlegel», en Poe-
tica dell’idealismo tedesco, Torino, Einaudi.

Teijeiro, Miguel Ángel (1987): Moros y turcos en la narrativa áurea (El tema del 
cautiverio), Cáceres, Universidad de Extremadura.

—–	 (1991): «Introducción», En Los amores de Clareo y Florisea y los trabajos de la 
sin ventura Isea, ed. A. Núñez Núñez de Reinoso (Cáceres, Universidad 
de Extremadura), 7-61.

Temprano, Emilio (1989): El mar maldito. Cautivos y corsarios en el Siglo de Oro, 
Madrid, Mondadori.

Valles Calatrava, José (2008): Teoría de la narrativa. Una perspectiva sistemática, 
Madrid, Iberoamericana-Vervuert.

Vega, Lope de (1973): El peregrino en su patria, Madrid, Castalia.
Vilanova, Antonio (1949): «El peregrino andante en el Persiles de Cervantes». 

Butlletí de la Reial Acadèmia de Bones Lletres de Barcelona, 22, 97-159 https://
www.raco.cat/index.php/BoletinRABL/article/view/197104/269755 [15-
12-2019].

https://shorturl.at/SAnF1
https://cvc.cervantes.es/literatura/aih/pdf/06/aih_06_1_112.pdf
https://cvc.cervantes.es/literatura/aih/pdf/06/aih_06_1_112.pdf
https://www.raco.cat/index.php/BoletinRABL/article/view/197104/269755
https://www.raco.cat/index.php/BoletinRABL/article/view/197104/269755

	Sumario 
	Presentación 
	MONOGRAFIA
	Dos sonetos juveniles de Góngora  en las Flores de poetas ilustres 
	Una carta colegiada de Góngora (1589) 
	Góngora y el romance amoroso: análisis métrico de los discursos femeninos
	A la sombra de lo impreso. Los proyectos inconclusos de Salcedo Coronel
	SACRO PLANTEL (1652), DE FRANCISCO BALLESTER REFLEJO DE UN SENTIMIENTO Y SÍNTESIS DE UNA CENTURIA 

	MISCELÁNEA
	Alonso Fernández de Avellaneda y los caminos cruzados de Alonso de Castillo Solórzano, Blanco de Paz
	Primeros atisbos de modernidad narrativa en la novela bizantina de Lope de Vega 
	El «Príncipe perseguido», de Moreto, Belmonte Bermúdez y Martínez de Meneses: algunos referentes pictóricos para la puesta en escena
	La transmisión textual de la comedia colaborada Enfermar con el remedio: una aproximación� 
	«El día de Lima»: relación de las festividades y loa en honor de Fernando VI de España en Lima (1748
	Bohemia y dandismo, singularidades literarias en el Uruguay del novecientos
	La «revista musical de actualidades» en Almería (1885-1898)
	Maqroll y la Máquina Célibe de «Cocora», de Álvaro Mutis
	Visiones de la reconciliación  en el franquismo: un análisis de Tierra de todos, de Antonio  Isasi-I

	PAPELES DE LA FUNDACIÓN
	Góngora y el SIGLO DE ORO  EN LA CORRESPONDENCIA  DE PEDRO SAINZ RODRÍGUEZ 
	Un epistolario inédito entre Claudio Sánchez Albornoz y Pedro Sainz Rodríguez (1974-1976): «Una somb

	LIBROS
	NOTICIAS DEL SEMINARIO MENÉNDEZ PELAYO

